
Софија Миленковић
То је само крај света 

Изложба То је само крај света[footnoteRef:1] окупља уметнице и уметнике, активне у претходним годинама на овдашњој савременој сцени, чије праксе и радови специфичним заједничким својствима указују на препознатљиву засебну струју уметничких истраживања. Радове Марије Аврамовић и Сама Твајдејла, Павла Бановића и Јелене Николић, Лидије Делић, Иве Кузмановић, као и Тамаре Спалајковић, Јакуба Дањка и Данијела Рајмона, представљене на овој изложби, повезује интересовање за спекулацију о световима који чине дисконтинуитет са светом нашег емпиријског искуства и/или за испитивање потенцијалних сценарија блиске или далеке будућности. Ова истраживања међусобно се разликују по својим проблемским тежиштима и спроводе се кроз разнородне медијске оквире и уметничке приступе. Сагледавајући их као издвојене примере уметничких позиција које се формирају унутар ове струје интересовања, изложба испитује мотивације уметница и уметника да истражују алтернативне реалности. Анализирајући њихова својства и импликације, изложба истовремено разматра и однос који оне успостављају према стварном свету, односно потенцијал дела да измештањем у светове (будућности) удаљене од реалног искуства, подстакну рефлексију о савременом тренутку.   [1:  За назив изложбе То је само крај света преузет је наслов филма Гзавијеа Долана (Xavier Dolan, It’s Only the End of the World/Juste la fin du monde, 2016), реализованог према драми Жана Лика Лагарса (Jean-Luc Lagarce). ] 

[bookmark: _Hlk218692416]	 Иако уметнице и уметници представљени на овој изложби делују у домену фикције, у питању није било која фикција. Предмет њихове спекулације јесу светови и будућности засновани на фикцији која представља прекид са емпиријским светом, али за коју није искључено да би једног дана могла да се оствари у њему, што је аспект који научну фантастику одваја од чисте фантазије.[footnoteRef:2] У том смислу, они се налазе између имагинарног и емпиријског, когнитивног/научног и зачудног, онога што нам је познато из свакодневног искуства и онога што нам је страно. Светови које граде Марија Аврамовић и Сам Твајдејл, Павле Бановић и Јелена Николић, Лидија Делић, Ива Кузмановић, као и Тамара Спалајковић, Јакуб Дањeк и Данијел Рајмон, повремено делују као онај који реално познајемо, али су заправо неки други, или пак на први поглед делују као неки други свет, али су у ствари онај који нас реално окружује. Неки од тих светова радикално су другачији од света нашег непосредног искуства, али ипак носе елементе у којима можемо да препознамо и нешто од њега. Имајући све ово у виду, научна фантастика се издваја као потентан оквир за разумевање ових радова, при чему она не мора да се схвати само као жанр, већ и као тип праксе, скуп сензибилитета, поље, простор метафоре, а изнад свега као методологија истраживања.[footnoteRef:3] Посебно користан за разумевање дијалектичких односа унутар којих се формирају наративи и окружења, које можемо окарактерисати као научнофантастичне, јесте појам ’спознајне зачудности’ теоретичара Дарка Сувина, који га је позиционирао као детерминишућу компоненту научне фантастике.[footnoteRef:4] Надовезујући се на концепт острањења/зачудности из руске формалистичке теорије и Брехтовог концепта ефекта алијенације (Verfremdungseffekt), Сувин је одредио ’спознајну зачудност’ као оквир у ком истовремено нешто препознајемо, али је оно уједно дефамилијаризовано на такав начин да нам омогућава да оно што се узима као познато, нормативно, и као природна, неизбежна датост у нашој реалности, сагледа кроз визуру света заснованог на другачијим премисама – са померене тачке гледишта. По Сувину, дистанца која се тиме успоставља према свету реалности когнитивна је и креативна. Она не само да има потенцијал одраза, већ и критички, трансформативни и генеративни потенцијал.[footnoteRef:5] У том смислу, научна фантастика као поље савремене уметности представља оквир у ком је могуће бавити се неким од горућих питања данашњице у домену политике, економије, друштвених односа и субјективитета, попут свеприсутности технологије, климатских промена, односа људских према не-људским бићима и ентитетима и ћорсокака доминантних система функционисања – како кроз артикулисање осећања у вези са овим феноменима, тако и кроз њихово преиспитивање и замишљање њихових другачијих облика.[footnoteRef:6] Појмови који се, у овом погледу, надовезују на научну фантастику, а такође су релевантни за разумевање радова уметника представљених на овој изложби јесу и ’грађење светова’ (worldbuilding) – процес стварања алтернативних реалности са засебним окружењем, системима, структуром, актерима и правилима – који у савременој уметности најкарактеристичнију актуелну форму има у уметности заснованој на естетици и технологији видео-игара,[footnoteRef:7] премда не мора да се ограничи на њу, као и ’спекулација’, заједно са ’спекулативном фикцијом’, схваћене у значењу замишљања фикционалних алтернативних или будућих наратива.[footnoteRef:8] [2:  О научној фантастици као пољу савремене уметности детаљније у: Dan Byrne-Smith (ed.), Science fiction, Whitechapel Gallery, London; the MIT press, Cambridge 2020.]  [3:  Dan Byrne-Smith, “Introduction”, u: Dan Byrne-Smith (ed.), nav. delo, 12.]  [4:  Више у: Darko Suvin, “Estrangement and Cognition, 1979”, u: Dan Byrne-Smith (ed.), nav. delo, 36.]  [5:  Darko Suvin, nav. delo, 36-39; Sherryl Vint, “Cognitive Estrangement, 2014”, u: Dan Byrne-Smith (ed.), nav. delo, 40-42.]  [6:  Детаљније у: Dan Byrne-Smith, “Introduction”, nav. delo, 12-19.]  [7:  О овој теми више у: Jasmin Klumpp, Tabea Marschall, Sirin Simsek et al. (eds.), Worldbuilding: gaming and art in the digital age, Hatje Cantz, Julia Stoschek Foundation, Berlin 2024.]  [8:  Steven Shaviro, “Defining Speculation: Speculative Fiction, Speculative Philosophy and Speculative Finance”, 2019, u: Marina Vishmidt (ed.), Speculation, Whitechapel Gallery, London; The MIT Press, Cambridge, Massachusetts 2022.] 

	У укупном корпусу радова представљених на изложби, рад Последњи дан Павла Бановића и Јелене Николић донекле се издваја по својој вези са савременом свакодневицом. Док остали радови функционишу као прозори у друге светове из садашњости, Последњи дан се заснива на премиси „шта да знамо ког дана ће се догодити смак света“, а има облик вишемесечне преписке између уметника, одштампане и уредно сортиране по данима у фасцикле и кутије. Тиме, не само што се садашњи тренутак сагледава из перспективе ишчекивања „последњег дана“ већ се темпорални обрт огледа и у позицији публике која се смешта у неку тачку будућности из које чита ову преписку. На тај начин, она је у могућности да савремену свакодневицу, у којој изван простора галерије активно суделује, реконструише са архивске тачке гледишта, на основу селективне документарне грађе и кроз хипотетичку ситуацију временске дистанце која је дели од ње. У дијалогу који је аутофикционалан, непосредан, неформалан и спонтан, а врло често и интиман, тривијалан, духовит и ироничан, Павле Бановић и Јелена Николић граде слободни асоцијативни низ на тему апокалипсе, састављен од различитих врста вербалног и визуелног материјала. Преписка, која у било којим другим околностима не би била јавно доступна, нужно је одређена генерацијским тоном и блиским односом између двоје уметника, а истовремено софистициран и сиров говор који уобличавају, упућује на форму, естетику и типологију слике и текста који карактеришу размене у сфери интернета – на поруке и кратке забелешке, фотографије ниске резолуције забележене камером телефона, мимове, гифове и друге – и сродни су типу слике коју је Хито Штајерл у пољу визуелног теоретизовала као ’сиромашну’ (poor image),[footnoteRef:9] а Нејтан Јургенсон као ’друштвену фотографију’ (social photo)[footnoteRef:10]. Као један могући портрет или студија случаја савремене свакодневице, ова преписка најпре детектује на које су све начине појмови смака света, апокалипсе и краја присутни као референце у свакодневном животу и каква лична и општа значења они попримају, уједно отварајући простор и за разматрање различитих тема савремености попут притисака које нам она намеће, смртности, губитка и нестанка, памћења, пролазности, личне и опште дисфункционалности, као и преживљавања у њој, али и за замишљање њених алтернатива.   [9:  Hito Steyerl, “In Defense of the Poor Image”, e-flux journal #10, November 2009. https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image]  [10:  Nathan Jurgenson, The Social Photo: On Photography and Social Media, Verso Books, New York 2019.] 

	За разлику од рада Павла Бановића и Јелене Николић, који се недвосмислено односи на савремени тренутак посматран из перспективе хипотетичког краја света у будућности, слике Лидије Делић и видео-рад Тамаре Спалајковић, Јакуба Дањка и Данијела Рајмона карактеристични су по замагљеној граници између реалности и дистопијске будућности. На први поглед, призори у сликама Observing the plants и Growth Лидије Делић делују као постапокалиптична визија будућег живота на планети Земљи или изван ње – у изолованим капсулама ограничених капацитета, које представљају вештачки супститут сада ненастањивих природних екосистема, у којима као сенке обитавају униформно одевене људске фигуре, без диференцираних индивидуалних карактеристика. Приказано окружење, међутим, заправо је сензорна башта унутар зграде Фондације Форд у Њујорку (The Ford Foundation), коју је уметница имала прилике да посети, а двосмисленост која карактерише призоре њених слика најочигледнији је пример ’спознајне зачудности’ схваћене у смислу дефамилијаризације познатог. Истовремено, иако на први поглед делују као белешке свакодневице, провођења слободног времена, малих ритуала и одмора у спокојном, хармоничном и безбедном амбијенту, ови се призори могу доживети и као узнемирујући, језовити или тескобни. Простор који може да се посматра као пример сусрета и суживота, идеалног прожимања природе и човека и његових творевина, у ствари је драстични пример култивисане форме природе – уређене тако да буде представљена и понуђена човеку, док је подједнако уређен и начин на који човек ступа у контакт са њом и доживљава је. Артифицијелни амбијент стакленог, вакуумски затвореног, организованог и чуваног врта усред хиперурбане целине Менхетна може се разумети као метафора симболичног места које природа (која у овом случају и није природа већ њени елементи аранжирани унутар оквира у ком човеку одговара да је перципира) има у антропоцену и, уколико не служи као сировина, чиме се уметница бави у другим радовима (A long time), онда је сведена на своју контролисану и адаптирану, псеудоприродну замену која човеку служи као привремено уточиште од притисака свакодневног живота или интензивног спољног окружења, на начин на који њен дистопијски пандан представља симулирање природног екосистема и функционише као склониште од Земљиног у ком је опстанак живота постао немогућ. У том погледу је и „раст“ који Лидија Делић бележи у овим призорима парадоксалан, јер представља бујање вегетације која је суспрегнута оквирима које јој је антропоцен наметнуо.
Значење сензорне баште може се тумачити и у корелацији са виртуелним вртом као једне од симболичних тачака света приказаног у раду Net Worth који су заједно реализовали Тамара Спалајковић, Јакуб Дањек и Данијел Рајмон. Изведен у докуфикционалном стилу, Net Worth је филм чија је радња смештена у блиску будућност у којој људи на скоро целој планети имају уграђене чипове у мозгу засноване на вештачкој интелигенцији (Synapse Pro), који им омогућавају да буду непрестано повезани са дигиталном сфером, а функционишу преко персонализованог алгоритма подешеног да ради према тржишној и потрошачкој логици. Као и у радовима Лидије Делић, неодређене су границе између стварног и имагинарног, будући да је место на ком се одвија радња филма, Планирка (Planýrka), брдо које реално постоји у граду Брну, у Чешкој. Величине готово као и центар града, особено је по сложеној историји начина на који је град чинио покушаје да се то место урбанизује и искористи као грађевинско земљиште, упркос чињеници да се ради о терену које је клизиште и самим тим непогодно за градњу било које врсте.[footnoteRef:11] Планирка је такође локација изразитог еколошког значаја, будући да су њена ливада, шума и мочвара станиште преко 360 врста биљака и животиња од којих су неке угрожене, а позната је и као место окупљања и уточиште различитих маргинализованих друштвених група. Рад Net Worth за полазиште узима ову слојевитост значења и функција Планирке, а осмишљен је као спекулативни портрет локације сагледан из визуре различитих симболичких фигура које су везане за њу попут инвеститора, агенткиње за некретнине, Руби – раднице у сектору контроле квалитета компаније која производи чипове, и промотерке у тржном центру. Пратећи активности ових ликова и њихове међусобне интеракције, као и релације са Планирком, рад проблематизује низ тема – све већи степен интеграције технологије у сваку сферу живота, укључујући и само човеково тело, као и различите аспекте њене злоупотребе. Спекулативни портрет Планирке скица је дистопијске реалности у којој се лични интереси и профит остварују науштрб општег добра, социјалне и здравствене политике, сигурности, као и међусобног саосећања и солидарности. Он је слика свакодневице коју чине експлоатација, прекаријат, економска неједнакост и губитак аутономије и самосвести појединаца чији је живот стављен под надзор и контролу глобалних компанија, а у којима су (заташкана) колатерална штета људски животи који у том систему не могу да се ослоне ни на какву заштиту. Међутим, начин на који се у раду Net Worth упућује поглед према природи, односно не-људским бићима и ентитетима, подрива искључиво антропоцентрични фокус и сродан је стратегији која се запажа у сликама Лидије Делић. Наратив рада Тамаре Спалајковић, Јакуба Дањка и Данијела Рајмона, чији су носиоци наизглед људски актери, испресецан је секвенцама усредсређеним на природно окружење мочварног система, ливаде и шуме Планирке тако да у први план истиче не-људски свет као све време присутног додатног актера који такође трпи последице перцепције терена који настањује искључиво преко његове економске или утилитарне вредности, али који је увек скрајнут у антропоцентричном наративу. Сличном гестом премештања фокуса на не-људски свет и његов опстанак у условима и окружењима у којима се његове потребе никада не узимају у обзир на начин који би их чинио равноправним са човеком, Лидија Делић пажњу са људских фигура које проводе време у идиличном амбијенту сензорне баште усмерава на крошње дрвећа и вегетацију наткривене стакленом архитектонском структуром у коју су затворени. На апсурдну димензију односа човека према не-људским бићима и ентитетима, у раду Net Worth додатно указују два елемента – виртуелни врт који конзументи садржаја у тржном центру могу да одржавају у плаћеном термину, као и екоманипулативни (greenwashing) покрет прерушавања у голубове који актерима алтернативног универзума Планирке омогућава да се привремено у потпуности искључе из дигиталне сфере са којом их повезује чип. [11:  Најкарактеристичнији резултат ових покушаја је тржни центар, чија се изградња почетком 2000-их година памти по пројекту који није имао грађевинску дозволу.] 

На питања доминације антропо- и капиталоцентричне перцепције света и са њом повезане дијалектичке подвојености човека и не-људског света којом се претпоставља људски примат над осталим не-људским бићима и ентитетима, а не-људски свет објектификује, подређује и искоришћава у складу са потребама човека и економског система, на које указују радови Лидије Делић и Тамаре Спалајковић, Јакуба Дањка и Данијела Рајмона надовезују се дела Иве Кузмановић, као и Марије Аврамовић и Сама Твајдејла. Њихови приступи проблемима, који су истакнути као неки од системских антропогених узрока климатских промена и уништавања животне средине који је угрожавају до мере да се доводи у питање опстанак живота на Земљи[footnoteRef:12], могу се разумети као постхуманистичке деконструкције самог система размишљања који стоји у основи ових проблема, кроз приказе светова радикално другачијих од оног који познајемо. Рад Иве Кузмановић Без назива из серије Путовање кроз безизлаз, приказује фрагмент топографије терена голе, флуоресцентнорозе, љубичасте и плаве морфологије која сугерише далеки и непознати предео, изван свакодневног искуства. Фина измаглица и оштра конфигурација терена овај предео истовремено чине сублимним, али и потенцијално непријатељским, неприступачним и опасним. Тај потпуно артифицијелан и измишљен пејзаж чији су предложак биле гомиле песка које је уметница обликовала, може се разумети као крајње девастирана и опустошена површина планете Земље на којој је услед неког процеса или догађаја апокалиптичних размера уништен сав биолошки свет. Истовремено, он се може тумачити и као пространство неке друге планете коју човечанство намерава да колонизује након што је одржање живота на Земљи постало немогуће. Представљени предео остаје амбивалентан у погледу идентификације, како због својих карактеристика, тако и због ракурса и раздаљине са којих се посматра, а који могу да се доживе истовремено као прилажење/удаљавање и као опсервирање и мапирање. Значење овог пејзажа надопуњује се корелацијом са серијом радова у које спада цртеж-инсталација Храм у Делфима, поред ког је Ива Кузмановић као мотив истраживала и Аполона Белведерског. Фосфоресцентно присуство остатака грчког храма, некада сматраног тзв. пупком света, који уметница, уз Аполона Белведерског, узима за симбол западноевропске цивилизације, као и хуманистичке и просветитељске традиције – коja je утемељилa рестриктивни конструкт и стандард „хуманог“ као основе за искључивање, дискриминацију и надвладавање оних који се не уклапају у задату норму, укључујући и не-људску сферу[footnoteRef:13] – указује на то да приказани пејзаж и претпостављени крај света нису било који предео, нити крај било ког света, то јест света у његовом генерализованом схватању. Тињајућа фосфоресцентна пројекција фрагмената храма има ироничан призвук, пре него призвук ламента, било да се постапокалиптични пејзаж схвати као разорени земаљски свет, било као картографија света на коме је човечанство пронашло своје ново станиште. У првом случају, као остатак интервенисања човека – у његовом западноцентричном и хуманистичком схватању – на сада уништеној планети, преостао је још једино симбол цивилизације и културе која је претпоставила његово првенство над другима са којима ју је делио. У другом случају, он постаје симбол претрајавања одређених деструктивних пракси и начина размишљања, које проистичу из истог погледа на свет, као што су колонизација, третирање планете као заменљиве и потрошне, као и рачунање на могућност проналажења нове на којој ће један део човечанства моћи себи да прилагоди станиште на начин који сугеришу слике Лидије Делић.  [12:  О овим питањима у контексту савремене уметности видети нпр.: T. J. Demos, Against the Anthropocene: Visual Culture and Environment Today, Sternberg Press, London 2017; The Routledge Companion to Contemporary Art, Visual Culture, and Climate change, T. J. Demos, Emily Eliza Scott & Subhankar Banerjee (eds.), Routledge, New York and London 2021; Maja Fowkes & Reuben Fowkes, Art and Climate Change, Thames & Hudson, London 2022.]  [13:  О постхуманистичкој деконструкцији „хуманог“ више у: Rozi Brajdoti, Posthumano, Fakultet za medije i komunikacije, Beograd 2016.] 

Ако се слике потенцијалне будућности Иве Кузмановић могу разумети као критичко сагледавање импликација и ограничења хуманистичког одређења људског и последица његовог односа према животној средини и према не-људском, рад Суприм (Supreme) Марије Аврамовић и Сама Твајдејла (Xenoangel) функционише као конструктиван простор промишљања начина на који оно може да се превазиђе. Користећи се формом видео-игре и техника као што су live simulation, 3D анимација и реактивни дизајн звука, Марија Аврамовић и Сам Твајдејл уобличавају свет који је замишљен као самодовољан, сам по себи заокружен универзум аутентичног начина функционисања, конфигурације и визуелних својстава. У питању је симбиотски екосистем састављен од различитих органских и неорганских елемената који повремено евоцирају облике и морфологију повезане са природним светом који познајемо, али је у суштини имагинаран и артифицијелан на начин на који су то и дистопијски пејзажи Иве Кузмановић. Овај екосистем почива на Свету Звери (World Beast), а настањују га различита не-људска створења која су у интеракцији једна са другима, док истовремено комуницирају са својим Светом преко система анимистичке неуронске мреже. Створења се крећу по његовим леђима, обилазе га и истражују, теже да се усагласе са његовим окружењем и проналазе артефакте који садрже информације о његовој прошлости који могу да им помогну да га боље разумеју у садашњости.[footnoteRef:14] У том погледу, рад Марије Аврамовић и Сама Твајдејла такође имплицира крај света, али не преко идеје крајње деструкције и свеобухватног уништења након којег ништа не преостаје, већ преко идеје сукцесије светова, где се крај света односи на крај једне цивилизације, система вредности, језика, поретка, система функционисања, културе и светоназора, односно краја будућности коју тај свет пројектује за себе.[footnoteRef:15] С тим у вези, идејама којима се Ива Кузмановић, разумевањем постапокалиптичних пејзажа као пропалих утопија пре него дистопија, као и Павле Бановић и Јелена Николић, баве из перспективе света који наслућује, проживљава или доживљава свој крај и отвара питање наслеђа које оставља иза себе, Марија Аврамовић и Сам Твајдејл баве се са тачке гледишта новог света који настаје на остацима претходног, чије трагове носи и који тек открива себе. Преиспитујући перцепцију једног универзума као центрираног на људе, њихове потребе и њихова искуства, Суприм нуди оквир за промишљање субјекта, не као изолованог и дефинисаног одвајањем и хијерархизацијом, већ доживљеног у његовом проширеном и хоризонталном релационом пољу интеракција, међусобног прожимања, повезаности и континуума са другим субјектима, како унутар себе, тако и у ширем окружењу, а истовремено и са светом који заједно настањују.[footnoteRef:16] Отуда је универзум који Марија Аврамовић и Сам Твајдејл конструишу у потпуности хибридан, сложен, замршен и флуидан. Сви елементи који га чине међусобно су испреплетани, уливају се једни у друге и утичу једни на друге. Комуникација између ових створења, као и њихова комуникација са Светом, остварује се преко звука – створења слушају песму свог домаћина, а затим траже начин да се помоћу вишегласја и различитих резонанци са њом усагласе и ускладе, синхронизују и хармонизују, при чему циљ није толико у достизању коначне хармоније, колико у самом процесу усаглашавања. Њихове светоназоре одређује скуп митова, од којих је један споро размишљање – преведено на људско искуство, врста размишљања која није у темпу или опсегу трајања човековог живота, већ у брзини других бића и ентитета не-људског света – на пример у брзини померања тектонских плоча. Посматрач тај свет истражује вртоглавом имерзијом и из свих углова, кроз флуидну и динамичну сукцесију тачака гледишта, од оних које нам омогућавају да га сагледамо у целости, до оних захваљујући којима можемо да перципирамо тај свет до његових најситнијих детаља. Пре него антиципација и конкретизација неке будућности која ће постојати као таква, свет који нам Марија Аврамовић и Сам Твајдејл отварају више је метафора, скица или хипотеза, простор уосећавања и адаптације, као и предлог за размишљање о другачијој врсти субјективности. Управо зато остаје неодређено и отворено за тумачење који свет је Свет Звер, шта он све може да буде – свет који нема никакве везе са нашим или свет далеке будућности Земље? Свет који је у размерама нашег или свет који је микроорганизам? Наш свет у свом метафоричком облику или сама наша тела? [14:  Текстови артефаката резултат су сарадње Марије Аврамовић и Сама Твајдејла са више аутора и уметника, поводом рада Supreme, а на тему симбиозе и међуповезаности. Пуни текстови доступни су на: https://xenoangel.com/supreme_artefacts/ ]  [15:  Марија Аврамовић и Сам Твајдејл се у овом аспекту ослањају на концепт краја света филозофа Федерика Кампање (Federico Campagna). Више у: “Prophetic Culture: Experiencing the End of the World. A conversation with Federico Campagna”, by Andrea Bellini, Flash Art, 335, 31 August 2021. https://flash---art.com/article/prophetic-culture/ ]  [16:  О идеји постхуманистичке субјективности дефинисане кроз релационалност, монизам, континуум природа–култура, антииндивидуализам и антиантропоцентризам више у: Rozi Brajdoti, nav. delo. ] 


Алтернативне реалности, од којих неке потенцијално могу бити и наше будућности, Марија Аврамовић и Сам Твајдејл, Лидија Делић, Ива Кузмановић, као и Тамара Спалајковић, Јакуб Дањек и Данијел Рајмон, превасходно замишљају као дистопије или као светове који ишчекују и крећу се ка некој врсти смака или настају као резултат његових последица. Чак и када имају форму симбиотске утопије, попут оног који граде Марија Аврамовић и Сам Твајдејл, полазиште за њихов настанак представљају неки од ургентних проблема данашњице за које је показано да, уколико не буду превазиђени, без икакве сумње воде ка некој врсти апокалиптичног и катастрофичног сценарија будућности света. У том погледу, радови окупљени на овој изложби скрећу нам пажњу на ове проблеме и отварају простор за размишљање о њиховим узроцима и последицама, њиховој системској и структуралној повезаности и међузависности, као и њиховим потенцијалним решењима. Они су огледало актуелних питања и стрепњи који нас окупирају, али нам и отварају простор за рефлексију о односу који имамо према њима и месту која они заузимају у нашој свакодневици, с чим у вези је занимљиво да сви радови на изложби о питањима дистопије, деструкције, колапса или краја света говоре кроз карактеристичан језик лишен драме. С једне стране, иако се рад Лидије Делић може схватити као дистопијска ситуација настала након неког процеса или догађаја услед ког је дошло до колапса функционисања планетарног екосистема, а рад Тамаре Спалајковић, Јакуба Дањка и Данијела Рајмона као блиска будућност коју карактерише процес погоршања чији неумитни развој у негативном, па и апокалиптичном правцу није тешко даље замислити, важније је питање како се осећамо када схватимо да дистопије које ови уметници представљају, заправо већ јесу наш свет или се, осим што (још) немамо чипове у глави, у суштини не разликује много од савремене свакодневице. С друге стране, премда нам радови Лидије Делић, Иве Кузмановић, као и Марије Аврамовић и Сама Твајдејла указују на потенцијалне сценарије будућности који резултују постапокалиптичном дистопијом или утопијом симбиозе и међуповезаности на које може да утиче деловање човечанства у савременом добу, поставља се питање да ли ћемо их пре доживети као далеке и суштински апстрактне, него што ће они у нама пробудити осећај одговорности и ургенције у вези са начином на који у овом тренутку можемо да спречимо односно помогнемо да се они реализују. Напослетку, иако у својој преписци Павле Бановић и Јелена Николић ишчекују неки неодређени смак света у његовом значењу коначности, краја свега и брисања, анксиозност коју им изазива свакодневица наводе их на дилеме – да ли је крај света већ почео? Да ли се крај света већ десио? Да ли бисмо уопште поверовали да нам кажу да ће се он догодити? Сви радови окупљени на изложби наводе на питање да ли крај света треба да се схвати у смислу коначности и драматичног прекида или већ живимо последице одређених крајева светова и апокалипси које су се већ догодиле односно неку врсту продуженог краја који само нисмо себи представили на тај начин.[footnoteRef:17] Какав би нам смак света у том случају био довољан или потребан да бисмо га перципирали као таквог, ако различите врсте крајева, деструкција и пропадања које смо доживели, којима сведочимо или које познајемо из историје, то нису били? Истовремено, рад Павла Бановића и Јелене Николић одраз је најчешћег односа који имамо према сценаријима будућности или идејама краја света о којима говоре остали радови – ако су константно присутни у нашој свести и чине референцу око које се често уобличава наша перцепеција стварности, истовремено се утапају у свакодневицу која нас преплављује и одузима нам енергију за питања која се не тичу непосредног преживљавања у њој. Последњи дан, у том смислу, оцртава лиминални простор фрустрације – свест о неодрживости постојећег стања које је довољно да се запитамо да ли је апокалипса ово што већ живимо, али и истовремене пасивности, беспомоћности и недраматичности пред њим, при чему радије апсорбујемо у своје искуство различите личне, друштвене или глобалне трауме, пристајемо на различите компромисе и доприносимо одржавању статуса кво – док питања хиперобјеката (Мортон) попут климатских промена нисмо у стању ни да сагледамо у целости – уместо што то стање неодрживости чије последице свакодневно непосредно утичу на наш живот, изазива панику у нама која би нас и подстакла на одлучнију и радикалнију реакцију. Јер, чему паника – то је само крај света.  [17:  О овој идеји краја света: Timothy Morton, Hyperobjects: Philosophy and Ecology After the End of the World, University of Minnesota Press, Minneapolis 2013, 7.] 




1

